
5958

ÊTRE EN  
GRANDE SANTÉ,  

UN ART DE VIVRE 

 ALEXANDRE  JOLLIEN

RENCONTRE  AVEC

Crédit photographique Aurélie Felli



5958

PO
RT
RA
IT

A
lexandre Jollien est philosophe et écrivain. 
Dans le ventre de sa mère, il s’enroule par 
trois fois le cordon ombilical autour du cou!; 
s’en suit une infirmité motrice cérébrale. De 
3 à 20!ans, il vit dans une institution spéciali-

sée pour personnes handicapées. Très jeune, il se découvre une 
vocation pour!«!les choses de l’esprit!». À 18!ans, il trouve par ha-
sard un ouvrage sur Platon qui invite à vivre meilleur plutôt qu’à 
vivre mieux. La révélation est inouïe, un projet naît!: étudier la 
philosophie. Depuis, il inspire des millions de gens et publie no-
tamment Vivre sans pourquoi, La sagesse espiègle, Petit traité de 
l’abandon, La construction de soi, ou encore Le métier d’homme. 
Rencontre avec un homme sage. 

VOTRE PARCOURS PERSONNEL A 
NOURRI VOTRE CONCEPTION DU 
BIEN-ÊTRE ET DE LA SANTÉ MENTALE. 
QUEL EST LE RÔLE DE NOTRE ÉTAT 
D’ESPRIT ? 

Parler de la santé, c’est parler d’un art de vivre. À ce sujet, j’aime 
énormément la distinction que fait Nietzsche, dans Le gai savoir, 
entre la bonne santé, qu’on pourrait qualifier d’un état sans 
handicap, sans pathologie lourde, et la grande santé, une dyna-
mique qui intègre, qui fait feu de tout bois. La santé mentale 
est évidemment un état d’esprit!; toute la tradition philoso-
phique le rappelle. Les Grecs parlaient d’ataraxie, d’absence de 
troubles. La fameuse paix de l’âme. Spinoza parle de béatitude. 
À mes yeux, il est aussi capital de dire que nous ne sommes pas 
–!pour le dire dans les mots de Spinoza!– «!un empire dans un 
empire!». Autrement dit, la société, le milieu, le poste de travail, 
nous influencent énormément. La santé mentale doit être un ob-
jectif des politiques sociales. On ne doit pas renvoyer seulement 
à la responsabilité de l’individu, mais tout mettre en œuvre pour 
que la société soit plus douce. Des expressions comme il s’est fait 
un burn-out ou elle s’est fait un cancer sont horribles en ce sens. 
C’est comme une double peine. Non seulement on va mal, mais 
on est accusé d’être responsable de son mal. La grande santé 
mentale, c’est avoir la capacité de progresser. Il faut aussi réhabi-
liter la notion de chance. Nous ne sommes pas, hélas, tous égaux, 
d’où le défi majeur de construire une société plus solidaire.

VOUS PARCOURS EST MARQUÉ PAR 
L’ERRANCE ET LA DÉPENDANCE. 
EN QUOI CETTE EXPÉRIENCE VOUS 
A-T-ELLE PERMIS DE REDÉFINIR LA 
SAGESSE ET D’EN PROPOSER UNE 
VERSION PLUS « ESPIÈGLE » ?

Trop souvent, on a l’image du sage comme quelqu’un de ra-
bougri, de jugeant. L’expérience de la fragilité, de la dépen-
dance, m’a montré, justement, que dans la vie, on ne maîtrise 
pas grand-chose et que c’est la solidarité qui nous sauve. La 
sagesse espiègle, c’est la grande pacification. Se libérer de 
l’idée de guérir pour faire corps avec ce qui est, tout en m’inscri-
vant dans une dynamique. L’espièglerie rappelle l’enfance. Un 
enfant peut être dur. Qui a expérimenté la moquerie ne peut 
pas en douter. Mais c’est aussi l’ouverture, la disponibilité, la 
curiosité. Swami Prajnanpad dit quelque part qu’un sage est 
un enfant sans puérilité. Le sage, s’il existe, regarde le monde 
sans les préjugés, sans la prétention, sans l’esprit de sérieux, 
il rigole de lui sans se moquer de quiconque. Une sagesse es-
piègle ne se prend jamais au sérieux. Elle nous plonge dans la 
non-fixation. 



6160

QUELLE PLACE ACCORDEZ-VOUS  
À L’HUMOUR DANS LE MAINTIEN  
D’UN ESPRIT EN GRANDE SANTÉ ?

C’est drôle, récemment, j’ai fait un petit one-man show et j’ai, 
comme projet, de faire un spectacle d’humour qui parlerait de 
spiritualité. Je me suis aperçu que ce n’était pas aussi facile que 
cela. À mes yeux, l’humour, c’est déjà rigoler de soi. Regarder 
avec bienveillance et auto-compassion, le personnage que l’on 
joue, la folie du mental, les psychodrames intérieurs. Il s’agit de 
bien distinguer l’humour de la moquerie. L’humour ne fait ja-
mais de victimes, il ne rejette personne, il n’a pas besoin, pour 
exister, de rabaisser quiconque. L’humour, c’est aussi mettre une 
distance entre le rôle que je joue et qui je suis au fond du fond. 
Il y a du boulot… 

DANS VOTRE OUVRAGE ÉLOGE  
DE LA FAIBLESSE, VOUS ABORDEZ 
LA VULNÉRABILITÉ COMME UNE 
FORCE. CETTE PERSPECTIVE PEUT-
ELLE CONTRIBUER À LA GUÉRISON 
INTÉRIEURE ?

D’abord, il s’agit peut-être de guérir de l’idée de guérir. Peut-
être que jamais, et ce n’est pas grave, nous ne terrasserons les 
fantômes, les blessures, les cicatrices et les traumatismes. Préci-
sément, la grande santé consiste à intégrer. Être vulnérable, 
être faible fait sans doute partie de notre condition. Plutôt que 
de nourrir une spiritualité de la guerre, de la conquête, il s’agit 
d’entrer dans la grande pacification, de cesser toute guerre civile 
en nous pour accueillir le réel tel qu’il se propose. Sur ce terrain, 
Nietzsche est toujours un maître. Il invite à l’amor fati, l’amour 
du réel tel qu’il est, tout en nous conviant à nous dépasser sans 
cesse. C’est la fameuse distinction d’Épictète qu’il s’agit de faire 
sienne au quotidien!: qu’est-ce qui dépend ou non aujourd’hui 
de mon pouvoir!? Quel acte puis-je poser pour aller mieux et à 
quoi dois-je dire oui sans retenue!? La vulnérabilité n’est pas 
une prison, c’est un tremplin, un moteur, un appel constant 
à oser l’amour de soi. 

QUELLE EST L’IMPORTANCE DE 
L’ACCEPTATION DE SOI DANS  
LE PROCESSUS DE GUÉRISON ?

L’auto-compassion est un amour qui intègre tout. Personne n’est 
laissé sur le bas-côté. L’amour de soi n’a rien de narcissique, c’est 
un dire oui joyeux à ce qui est. Il ne s’agit pas de me regarder 
le nombril, mais plutôt d’épouser la réalité que je suis pour al-
ler vers le progrès. Progresser, ce n’est pas haïr ce que je suis ici 
et maintenant, mais s’ouvrir toujours plus. L’amour de soi est 
un moteur, il nous libère de toute passion triste. C’est l’ac-
quiescement au réel. Nulle complaisance, aucun narcissisme 

dans cette dynamique. S’aimer soi-même, c’est à la fois exiger le 
meilleur de soi tout en accueillant avec une infinie bienveillance 
les faux pas, les faiblesses, les forces d’inertie, les blocages, les 
traumatismes. C’est un chemin de crête, et il s’agit de ne pas tom-
ber dans le mépris de soi –!qui est, selon les mots de Montaigne, 
«!la plus sauvage!» de nos maladies!– ni d’idolâtrer l’ego qui est 
ultimement la source d’une immense souffrance.

VOUS ÉVOQUEZ UN « JOYEUX 
DIRE OUI » FONDÉ SUR LA 
DÉCULPABILISATION. COMMENT 
PARVENIR À CE LÂCHER-PRISE 
DANS UN MONDE QUI NOUS IMPOSE 
SOUVENT DES NORMES RIGIDES ET 
DES INJONCTIONS ?

Se libérer de la culpabilité, ce n’est pas débrider notre désir. Au 
contraire. C’est plutôt remplacer le devoir par l’amour. Oui, notre 
société nous impose des rôles. Nous avons peu droit à l’erreur, et 
c’est bien beau de lâcher prise quand, à la fin du mois, une pluie 
de factures nous rappelle à la «!réalité!»!! Mais précisément, c’est 
en connaissant les règles du jeu, les contraintes sociales, que 
nous pouvons oser le grand saut. Le lâcher-prise n’est pas un truc 
immense. Au quotidien, cent fois par jour, nous pouvons nous 
demander!:«!Là, tout de suite, qu’est-ce que je dois lâcher un petit 
peu pour aller mieux!?!» L’injonction du lâcher-prise, quand elle 
est assenée du dehors, relève de la maltraitance. Encore une fois, 
il faut rappeler que, devant quelqu’un qui souffre, il ne s’agit pas 
de faire des discours sur le lâcher-prise mais plutôt de poser des 
actes, de l’épauler, d’aider à ce qu’il aille mieux. Et cela implique 
aussi soi-même, bien sûr. 

DANS TROIS AMIS EN QUÊTE DE 
SAGESSE, VOUS PARLEZ DE LA 
RÉSILIENCE. COMMENT CULTIVER 
CETTE QUALITÉ FACE AUX ÉPREUVES 
DE LA VIE ?

Dans un récent livre, Boris Cyrulnik mettait en garde contre la ré-
cupération du concept de résilience quand il sert à véhiculer une 
idéologie néolibérale. À mes yeux, la résilience prend naissance 
dans une solidarité. Seul dans son coin, je ne crois pas qu’on 
puisse s’ouvrir à la grande santé. C’est dans ce sens qu’on parle 
de tuteur de résilience. La résilience est un immense chantier qui 
implique un chemin intérieur, une voie spirituelle et aussi mille 
liens aux autres. Être résilient, c’est peut-être déjà avoir la capacité 
de demander de l’aide quand nous nous sentons dépassés par les 
coups du sort. C’est oser ne pas se laisser dominer par les passions 
tristes et déjà s’ouvrir. Il ne s’agit pas d’en faire une injonction, 
une exigence. L’assener comme un impératif procède de la mal-
traitance. Devant la souffrance de l’autre, nous sommes conviés, 
de toute urgence, à poser des actes pour l’aider à aller mieux.



6160

PO
RT
RA
IT

DANS VIVRE SANS POURQUOI, VOUS 
PARLEZ DE « SE LAISSER ÊTRE » ET 
DU FAIT QUE « NOUS NE SOMMES PAS 
LES MAÎTRES À BORD ». COMMENT 
REVENIR DANS LA JOIE DU PRÉSENT ? 

C’est un sacré défi, un immense et joyeux chantier d’oser le lais-
ser-être alors que tout nous pousse à maîtriser dans la vie. Se 
laisser être, ce n’est pas démissionner. Il y a une immense diffé-
rence entre se résigner et cesser de vouloir tout maîtriser. C’est 
du moment que j’expérimente que je n’ai pas les pleins pouvoirs 
–!on revient à la fameuse distinction d’Épictète! – que je peux 
me consacrer corps et âme à poser des actes pour entrer dans la 
grande santé. Laisser être, c’est dire oui à l’ici et maintenant. 
Ce n’est pas accepter l’injustice, la souffrance clé en main. Au 
contraire. Ce qui nous ouvre à l’ici et maintenant, c’est bien sûr 
le corps. Il est là. Il ne reste pas dans le passé. Il ne se réfugie pas 
dans l’avenir. Le corps est dans le présent. Bien souvent, c’est le 
mental qui nous exile et l’exercice, c’est de revenir. Qu’est-ce que 
j’ai sous les yeux!? Quelle est la réalité de l’ici et maintenant!? 

QUE CONSEILLERIEZ-VOUS  
POUR ÊTRE EN GRANDE SANTÉ ? 

La grande question, c’est de quoi je dois me libérer ici et main-
tenant pour avancer, pour accéder à la grande santé. C’est faire 
éclater les prisons. Épictète, quand on lui demandait qui il était, 
a répondu un jour!: «!Je suis un esclave en voie de libération.!» 
J’adore! ! Nous sommes invités à identifier tout ce qui nous 
plombe, nous tire vers le bas. La liberté intérieure n’est pas un 
concept abstrait qui errerait dans un ciel platonicien mais une ré-
alité de tous les jours. J’aime beaucoup l’idée spinoziste, la liber-
té correspond à la nécessité. Autrement dit, je suis libre quand 
je suis ma nature propre. Quand je ne suis pas téléguidé par les 
caprices, les passions tristes, la culpabilité, la peur, le désespoir. 
Première étape, peut-être, repérer les télécommandes qui, du 
dehors comme du dedans, façonnent ma vision du monde, mon 
comportement et mon mode de vie.

 
 
 
 
 
 

 
P R O P O S  R E C U E I L L I S  

P A R  S O P H I E  D I   M A LT A

Rédactrice et auteure

 www.sophie-dimalta.com
 sophie.dimalta

En savoir plus sur Alexandre Jollien!: 

https://www.alexandre-jollien.ch/

L’amour de soi est 
un moteur, il nous 
libère de toute 
passion triste. C’est 
l’acquiescement  
au réel. 


